
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’EUROPA E LA GUERRA 

dallo spirito di Helsinki alle prospettive di pace 
 
 

Ambasciata d’Italia presso la Santa Sede, 13 dicembre 2022  



1 
 

INDICE  
 

 
INTRODUZIONE AL CONVEGNO                                                                                                         

Francesco Di Nitto, Ambasciatore d’Italia presso la Santa Sede ........................................ 2 

 

INTERVENTI 

Andrea Tornielli, Direttore Editoriale, Media vaticani ......................................................... 3 

Matteo Luigi Napolitano, Università degli Studi del Molise ................................................ 4 

S. Em.za Rev.ma Cardinale Pietro Parolin, Segretario di Stato di Sua Santità .................. 7 

Prof. Andrea Riccardi, Fondatore della Comunità Sant'Egidio ......................................... 11 

Claudio Descalzi, Amministratore Delegato ENI S.p.A. ................................................... 14 

Prof.ssa Monica Lugato, Libera Università Maria SS. Assunta (LUMSA) ....................... 18 

 

  



2 
 

 
 

Francesco Di Nitto, Ambasciatore d’Italia presso la Santa Sede  
 

Buongiorno, 

 

Sono felice di darVi oggi il benvenuto qui a Palazzo Borromeo. Come sapete, il Signor 

Presidente non ha potuto essere presente, come avrebbe voluto e penso di interpretare i 

sentimenti di Voi tutti nel rivolgerGli i nostri migliori auguri di pronto ristabilimento. 

L’evento di oggi è stato organizzato in collaborazione con la rivista di geopolitica Limes 

e Media vaticani. Vorrei innanzitutto salutare S.Em.za Rev.ma il Cardinale Pietro Parolin, 

Segretario di Stato di Sua Santità, S. Ec.za Fra John Dunlap, Luogotenente di Gran 

Maestro dell’Ordine di Malta, l’On. Giorgio Silli, Sottosegretario di Stato agli Affari Esteri 

e alla Cooperazione Internazionale, S.Em.za Rev.ma il Cardinale Giovanni Battista Re, 

Decano del Collegio Cardinalizio, Prefetto emerito della Congregazione per i Vescovi.  

Vorrei quindi ringraziare i nostri co-organizzatori: Andrea Tornielli (Direttore Editoriale 

di Media vaticani) e Lucio Caracciolo (Direttore di Limes), il quale modererà la tavola 

rotonda. Vorrei altresì ringraziare i nostri relatori, che animeranno il dibattito: il Professor 

Matteo Luigi Napolitano, dell’Università degli Studi del Molise, che fornirà un 

inquadramento storico; il Professor Andrea Riccardi, fondatore della Comunità di 

Sant’Egidio; il dott. Claudio Descalzi, amministratore delegato di ENI S.p.A.; la 

Professoressa Monica Lugato, della Libera Università Maria SS. Assunta (LUMSA).  

Saluto anche tutte le persone che ci seguono da remoto. Ringrazio il Centro Televisivo 
Vaticano, che permette la divulgazione in streaming dell’evento di oggi. 
Grazie a tutti e lascio la parola ad Andrea Tornielli.   
  



3 
 

 

Dott. Andrea Tornielli, Direttore Editoriale, Media vaticani 
 

Signor Presidente della Repubblica, Eminenza, Cari amici,  

 

Ringrazio l’Ambasciatore Francesco Di Nitto, il quale, oltre ad ospitarci è stato il 

“federatore” che ha condiviso passo dopo passo la costruzione di questo incontro. 

Questa iniziativa nasce dal confronto quotidiano nel nostro Dicastero per la 

Comunicazione con il Prefetto Paolo Ruffini e con i colleghi dell’Osservatore Romano e 

di Radio Vaticana – Vatican News, e dai dialoghi con il direttore di Limes Lucio 

Caracciolo. Abbiamo cercato di descrivere la brutalità della guerra di aggressione 

dell’Ucraina da parte della Russia raccontando le storie delle vittime e degli sfollati. 

Abbiamo cercato di riflettere, pubblicando anche qualche parere fuori dal coro. Abbiamo 

fatto eco agli appelli di Papa Francesco per l’Ucraina, senza tralasciare gli altri conflitti 

dimenticati sui quali egli cerca di mantenere desta l’attenzione.  

San Giovanni Paolo II, subito dopo gli attacchi dell’11 settembre 2001, affermò: “È 

profanazione della religione… far violenza all’uomo in nome di Dio”. Il suo appello, 

allora riferito al terrorismo islamista e a quello che veniva ideologicamente definito 

“scontro di civiltà”, resta valido anche oggi. Anche per la guerra scoppiata nel cuore 

dell’Europa, che vede aggressori e aggrediti condividere lo stesso battesimo, la stessa 

liturgia e in molti casi, la stessa lingua. Scrisse ancora Papa Wojtyla nel 2001: “Non c’è pace 

senza giustizia, non c’è giustizia senza perdono: questo monito non mi stancherò di ripetere a 

quanti… coltivano dentro di sé odio, desiderio di vendetta, bramosia di distruzione”. 

Parole che, purtroppo, non hanno perso la loro attualità.  

Ci ha colpiti una coincidenza: prima il Presidente della Repubblica, intervenendo 

all’assemblea parlamentare del Consiglio d’Europa; poi il cardinale Segretario di Stato 

Pietro Parolin, in occasione della presentazione del libro LEV/Solferino sugli interventi 

papali contro la guerra; e infine lo stesso Papa Francesco all’inizio del suo recente viaggio 

in Kazakhstan, nei loro interventi hanno citato la Conferenza di Helsinki. E hanno fatto 

riferimento a quello spirito di collaborazione che alla metà degli anni Settanta contribuì 

alla distensione in Europa. Questo incontro trae ispirazione dalle loro parole, non tanto 

per analizzare ciò che Helsinki è stato – e che per le mutate condizioni, non potrà più 

essere – ma per confrontarci, con creatività e coraggio, sulle possibilità di tornare al tavolo 

del negoziato. Come ci ricordava Robert Schuman, citato proprio dal Presidente 

Mattarella al Consiglio d’Europa, “la pace non potrà essere salvaguardata se non con 

sforzi creativi, proporzionali ai pericoli che la minacciano”. Oggi avvertiamo la gravità 

della minaccia, e per questo auspichiamo “sforzi creativi” di uguali proporzioni.  

 

Grazie. 

 
  



4 
 

Prof. Matteo Luigi Napolitano, Università degli Studi del Molise 

 
Signor Presidente 

Eminenza Reverendissima 

Signor Ambasciatore 

Cari Amici 

  

L’Atto Finale siglato a Helsinki il 1° agosto 1975 rappresenta un faro della storia 

diplomatica. Stati europei di entrambi i blocchi concordavano su un comune futuro. Per 

i Paesi socialisti si trattava di veder riconosciute come immutabili le frontiere europee del 

dopoguerra, inclusa la divisione della Germania. Per gli occidentali si trattava di 

contrastare la lotta ideologica ingaggiata da Mosca. Era il primo vertice veramente 

paneuropeo del dopoguerra. 

La conferenza si aprì il 3 luglio 1973. A guidare la delegazione vaticana a Helsinki c’era 

monsignor Agostino Casaroli, futuro Segretario di Stato di San Giovanni Paolo II. A 

guidare quella italiana c’era il ministro degli esteri Giuseppe Medici. Per l’URSS era una 

prova cruciale. Il delegato sovietico Andrey Gromyko diffuse una «dichiarazione generale 

sui fondamenti della sicurezza europea e sui principi dei rapporti tra gli Stati d'Europa». 

Essa evidenziava l‘uguaglianza sovrana degli Stati, il non ricorso alla forza, l’inviolabilità 

delle frontiere, i principi di negoziato, la non ingerenza negli affari interni, i diritti 

dell'uomo e le libertà fondamentali, il diritto di autodeterminazione dei popoli e altri 

principi di cooperazione. Quello finlandese era insomma un terreno seminato di 

speranze.  

Al culmine di un lavoro di due anni, il 1° agosto 1975 fu firmato l’Atto Finale di Helsinki: 

una «Dichiarazione sui principi che sono alla base delle reciproche relazioni degli Stati 

partecipanti» e sul loro impegno «in favore della pace, della sicurezza e della giustizia». 

Alla base c’erano i principi contenuti anche nel documento di Gromyko. Ma particolare 

importanza avevano anche il rispetto dei diritti dell’uomo e delle libertà fondamentali, il 

«disarmo generale e completo» sotto controllo internazionale, le prospettive di 

cooperazione nei campi economico, umanitario e civile. 

Gli enunciati dell’Atto finale, qui sinteticamente ricordati, lasciavano dunque sperare che 

i principi della CSCE avessero largo e felice seguito nelle successive riunioni 

internazionali. La CSCE ha alimentato le speranze di molti, da est a ovest. Movimenti, 

gruppi, pensatori, attivisti vi hanno dedicato la vita all’unico scopo di veder realizzati i 

principi consacrati nell’Atto finale di Helsinki. Nulla hanno potuto la repressione 

poliziesca, il controllo delle “vite degli altri” e la minaccia di emarginazione sociale. I 

principi di Helsinki hanno fatto il loro corso. Diplomazia e società civile si erano alleate 

in loro difesa, come dimostra l’andamento delle grandi conferenze internazionali e la 

crescente partecipazione di molti soggetti non statuali nell’intero processo della CSCE. 

Mikhail Sergeyevich Gorbaciov avrebbe portato vento nuovo nelle relazioni 

internazionali. Anche grazie a lui i vertici della CSCE divennero terreno di dialogo e di 



5 
 

larga partecipazione. A Vienna nel 1989 fu menzionata per la prima volta la “dimensione 

umana”, pilastro indispensabile di quella nuova “casa comune europea” reclamata da 

molti. Da Mosca a Leningrado, da Sverdlovsk a Kiev, erano ormai tanti i “figli di 

Helsinki”: Perestroika democratica di Oleg Rumyantsev; il Gruppo Mosca-Helsinki di 

Liudmila Alexeeva. E tanti altri. 

 Il 9 novembre 1989 cadeva il più solido confine della Guerra fredda. Il muro di Berlino 

divenne breccia aperta sui due mondi incontratisi a Helsinki. I regimi collettivisti si 

sfaldavano; molti funzionari socialisti improvvisamente capirono quanto fosse in crisi il 

sistema collettivista. Gli analisti occidentali si accorsero, a loro volta, di aver sovrastimato 

la tenuta del sistema socialista. La riunificazione tedesca dell’ottobre 1990 attuò quella 

revisione pacifica e concordata delle frontiere auspicata nei lavori della CSCE. Il vertice 

di Parigi del novembre successivo consacrò l’interdipendenza e il libero movimento delle 

persone, il rispetto dei diritti fondamentali e una maggior trasparenza negli affari 

economici, culturali e militari. 

«Al motto “se vuoi la pace prepara la guerra” si tratta di sostituire lo slogan: “se vuoi 

realmente la pace, preparala”». Sono note vergate da monsignor Casaroli e conservate fra 

le sue carte. Queste parole, ancora oggi, sono un’agenda per la pace. 

 Gli europei si erano dati convegno a Helsinki forse avvertendo che l’opera di 

riappacificazione iniziata nel 1945 era rimasta incompiuta. Ciò spiega come mai la CSCE 

sia stata vista da più parti come la «vittoria della distensione». 

All’indomani della caduta del comunismo, la CSCE si è trasformata nell’attuale OSCE. 

Scomparso il bipolarismo classico, che cosa è rimasto dei principi di Helsinki? La guerra 

fredda accettava la logica della coesistenza pacifica fra due sistemi: litigare senza 

annientarsi. Ma oggi? Oggi è necessaria una profonda riflessione. Oggi, come allora, la 

coesistenza fra Paesi tanto diversi (che era uno dei pilastri di Helsinki) ha bisogno di 

fondarsi sulla pace; e la pace si fonda sulla fiducia. Solo così la coesistenza pacifica può 

trasformarsi in pacifica collaborazione (un’altra delle “ricette” di Helsinki). Uguaglianza, 

non ricorso alla forza, inviolabilità delle frontiere, negoziato, non ingerenza, diritti 

dell'uomo, libertà, autodeterminazione dei popoli. In un cantiere di “edilizia diplomatica” 

questi pilastri di Helsinki sarebbero i primi a necessitare oggi di rigorosa 

“ristrutturazione”. Ma in quale modo? In un recente romanzo scandinavo il protagonista, 

una notte, si mette a sognare in latino, una lingua a lui del tutto sconosciuta. Al risveglio 

decide di studiare latino per tutta la vita, fino a divenire uno dei più grandi latinisti viventi. 

Fuor di metafora, ci serve sogno, immaginazione e inventiva. Il sogno di diventare 

qualcosa che ancora non siamo; l’immaginazione e l’inventiva dell’armonista che 

umilmente coglie, valorizza e mette in relazione le cose assai buone che ancora ci 

circondano. E a noi abitanti di questo continente serve infine un’Europa che sia 

alimentata da una rinnovata coscienza giuridica dei suoi attori, ancor prima che 

dall’inchiostro con cui si firmano i trattati. 

  



6 
 

A volte dobbiamo dichiararci incapaci di intravedere l’ordito della storia. Ma la storia 

europea, pur fatta di guerre, è anche una storia di percorsi di pace. Noi come europei 

siamo stati in grado di tracciarli. E dunque possiamo riprovarci. 

 

Grazie. 

 

*** 



7 
 

S. Em.za Rev.ma Cardinale Pietro Parolin, Segretario di Stato di Sua Santità 
 
Signor Presidente, 
Signor Ambasciatore, 
Cari amici, 
 
Saluto tutti cordialmente ed esprimo gratitudine per questa iniziativa promossa 
dall’Ambasciata d’Italia presso la Santa Sede, in collaborazione con i media vaticani e la 
rivista Limes. 
Durante l’Angelus del 2 ottobre scorso, il Santo Padre Francesco affermava: “Dopo sette 

mesi di ostilità, si faccia ricorso a tutti gli strumenti diplomatici, anche quelli finora eventualmente non 

utilizzati, per far finire questa immane tragedia. La guerra in sé stessa è un errore e un orrore!”.  

Più di due mesi sono passati da allora e giunti ormai al nono mese ancora assistiamo agli 

“errori” e agli “orrori” della guerra in Ucraina, che ha avuto inizio con l’aggressione 

perpetrata dall’esercito della Federazione Russa. 

Di fronte alle immagini che ogni giorno ormai dal 24 febbraio scorso ci vengono 

proposte, c’è il rischio dell’assuefazione. Finiamo quasi per non fare più caso alle notizie 

della pioggia di missili distruttivi – le armi intelligenti non esistono – dei tanti morti civili, 

dei bambini rimasti sotto le macerie, dei soldati uccisi, degli sfollati, di un Paese disastrato 

dalle città semidistrutte e senza energia elettrica, dell’ambiente devastato. Le lacrime del 

Papa in preghiera ai piedi dell’Immacolata in piazza di Spagna l’8 dicembre scorso sono 

un antidoto potente contro il rischio dell’abitudine e quindi dell’indifferenza.  E qui 

desidero ripetere il suo appello affinché si faccia ricorso a tutti gli strumenti diplomatici, 

anche quelli finora inutilizzati, per arrivare a un cessate il fuoco e a una pace giusta. 

Nelle ultime settimane abbiamo registrato qualche spiraglio per una possibile riapertura 

del negoziato, ma anche chiusure e l’acuirsi dei bombardamenti. Terrorizza il fatto che si 

sia tornati a parlare dell’uso di ordigni nucleari e di guerra atomica come eventualità 

possibili. Preoccupa che in diversi Paesi del mondo si sia accelerata la corsa al riarmo, 

con ingenti investimenti di denaro che potrebbe essere impiegato per combattere la fame, 

creare lavoro, assicurare cure mediche adeguate a milioni di persone che non ne hanno 

mai avute. 

Cari amici, non possiamo non domandarci se stiamo veramente facendo di tutto, tutto il 

possibile, per porre fine a questa tragedia! Nell’Angelus del 2 ottobre il Papa si è rivolto 

direttamente al Presidente della Federazione Russa e al Presidente dell’Ucraina, 

supplicando il primo di fermare questa spirale di violenza e di morte, e appellandosi al 

secondo affinché sia aperto a serie proposte di pace. Ma nelle parole di Francesco c’era 

anche un altro preciso invito, che mi pare non sia stato colto con la l’adeguata attenzione: 

è l’invito rivolto a tutti i protagonisti della vita internazionale e ai responsabili politici 

delle Nazioni perché facciano tutto il possibile per porre fine alla guerra in corso, senza 

lasciarsi coinvolgere in pericolose escalation, e per promuovere e sostenere iniziative di 

dialogo. 

Lo spunto per l’incontro di oggi ci viene anche offerto dalle parole che in questi mesi sia 

il Presidente della Repubblica italiana, sia il Santo Padre hanno dedicato alla Conferenza 



8 
 

di Helsinki: un evento particolarmente significativo per la storia mondiale, per l’Europa 

e anche per la Santa Sede, che per la prima volta dai tempi del Congresso di Vienna tornò 

a prendere parte a una conferenza internazionale portando il suo contributo per il 

dialogo, la comprensione reciproca, la pace e la giustizia internazionale. 

Come abbiamo ascoltato anche poco fa, oggi non ci sono le condizioni perché si ripeta 

quanto accaduto a Helsinki. Ma ci sono le condizioni – e se non ci sono dobbiamo 

lavorare affinché si realizzino – per far rivivere lo spirito di Helsinki adoperandoci con 

creatività. Abbiamo bisogno di affrontare questa crisi, questa guerra e le tante guerre 

dimenticate, con strumenti nuovi. Non possiamo leggere il presente e immaginare il 

futuro soltanto sulla base dei vecchi schemi, delle vecchie alleanze militari o delle 

colonizzazioni ideologiche ed economiche. 

Abbiamo bisogno di immaginare e di costruire un nuovo concetto di pace e di solidarietà 

internazionale, ricordandoci che tanti Paesi e tanti popoli chiedono di essere ascoltati e 

rappresentati. Abbiamo bisogno di realizzare nuove regole per i rapporti internazionali, 

che oggi ci appaiono – passatemi l’espressione – molto più “liquidi”, e dunque 

inconsistenti, rispetto al passato. Abbiamo bisogno di coraggio, di scommettere sulla pace 

e non sull’ineluttabilità della guerra; sul dialogo e sulla cooperazione, e non sulle minacce 

e sulle divisioni. Abbiamo bisogno di una de-escalation militare e verbale, per ritrovare il 

volto dell’altro, perché ogni guerra – diceva il venerabile Mons. Tonino Bello – trova la 

sua “radice nella dissolvenza dei volti”. 

Perché dunque non tornare a rileggere ciò che è scaturito dalla Conferenza di Helsinki, 

così da riprendere alcuni dei suoi frutti e metterli a tema in una forma nuova? Perché non 

lavorare insieme per realizzare una nuova grande conferenza europea dedicata alla pace? 

Possiamo domandarci: l’Europa crede ancora nelle regole che essa stessa si è data dopo 

la Seconda Guerra Mondiale grazie alla lungimiranza dei suoi Padri fondatori? 

La Conferenza di Helsinki, con le sue importanti acquisizioni, vide la proposizione di 

molte idee provenienti da movimenti pacifisti. Non mi è certo ignoto il rischio ideologico 

presente in talune posizioni di allora e di oggi, così come il fatto che negli anni Settanta 

tale coinvolgimento avvenne secondo una modalità talvolta caotica e disorganizzata. 

Proprio per questo, mi permetto di suggerire la necessità di un maggiore coinvolgimento, 

organizzato e preordinato, della società civile europea, dei movimenti per la pace, delle 

think-tank e delle organizzazioni che a tutti i livelli operano per educare alla pace e al 

dialogo. Non releghiamo il desiderio di pace che alberga nel cuore dei nostri popoli nella 

soffitta dei sogni irrealizzabili! Abbiamo il dovere di prenderlo sul serio e di trovare vie 

percorribili per concretizzarlo, senza rifugiarci nella giustificazione dell’ineluttabilità della 

guerra. Non releghiamo nel regno dell’utopia il sogno di tanti giovani. Non riduciamo a 

conflitto ideologico o partitico il desiderio di impegnarsi per la pace e la volontà di 

costruirla, che albergano in tanti nostri giovani. 

Questo coinvolgimento, cioè l’inclusione dei movimenti pacifisti nel lavoro di 

elaborazione di formule da proporre agli Stati per una nuova Helsinki, potrebbe 

contribuire a rinfrescare e ringiovanire quei concetti di pace e solidarietà che vengono 

richiamati, a volte “a gettone” e secondo le convenienze, ma dei quali oggi pochi 



9 
 

sembrano prendersi effettivamente cura. Guardiamo perciò alla storia per imparare dalle 

sue lezioni, ma cerchiamo al tempo stesso di non leggere la realtà odierna con gli schemi 

del passato. Servono impegni e strumenti nuovi, bisogna osare di più e impegnarsi di più. 

Nel 1963, san Giovanni XXIII scriveva nell’enciclica Pacem in terris: “Giustizia, saggezza ed 

umanità domandano che venga arrestata la corsa agli armamenti, si riducano simultaneamente e 

reciprocamente gli armamenti già esistenti; si mettano al bando le armi nucleari; e si pervenga finalmente 

al disarmo integrato da controlli efficaci”. Purtroppo abbiamo visto nelle scorse settimane 

quanto sia concreta la possibilità di scivolare nel baratro del conflitto nucleare, anche a 

motivo di un errore umano. Il disarmo è l’unica risposta adeguata e risolutiva se vogliamo 

costruire un futuro di pace. 

Cerchiamo, insieme, di muovere qualche passo concreto in questa direzione. Non 

restiamo sordi al grido dei popoli che chiedono pace, non guerra; pane, non armi; cure, 

non aggressione; giustizia, non sfruttamento economico; energie pulite e rinnovabili per 

lo sviluppo, non energia atomica per ordigni distruttivi che negano le possibilità di futuro 

per la nostra casa comune. 

Abbiamo bisogno del contributo di tutti, e specialmente di quello dei giovani, per non 

farci ripiegare su noi stessi, per non essere sordi al grido di pace che si leva da tante parti.  

Consentitemi ora una lunga citazione tratta dall’enciclica Fratelli tutti di Papa Francesco: 

“Bisogna assicurare il dominio incontrastato del diritto e l’infaticabile ricorso al negoziato, ai buoni uffici 

e all’arbitrato, come proposto dalla Carta delle Nazioni Unite, vera norma giuridica fondamentale… 

La Carta delle Nazioni Unite, rispettata e applicata con trasparenza e sincerità, è un punto di 

riferimento obbligatorio di giustizia e un veicolo di pace. Ma ciò esige di non mascherare intenzioni 

illegittime e di non porre gli interessi particolari di un Paese o di un gruppo al di sopra del bene comune 

mondiale. Se la norma viene considerata uno strumento a cui ricorrere quando risulta favorevole e da 

eludere quando non lo è, si scatenano forze incontrollabili che danneggiano gravemente le società, i più 

deboli, la fraternità, l’ambiente e i beni culturali, con perdite irrecuperabili per la comunità globale”. 

Tutte le guerre negli ultimi decenni hanno preteso di avere una giustificazione, ha scritto 

ancora il Santo Padre in questa enciclica. Nessuno nega il diritto a difendersi se si viene 

attaccati, come sancisce pure il Catechismo della Chiesa cattolica stabilendo alcune 

rigorose condizioni di legittimità morale per la guerra difensiva. Non possiamo però 

nasconderci che lo sviluppo delle armi nucleari, chimiche e biologiche, unite alle 

possibilità offerte dalle nuove tecnologie, impensabili fino a pochi decenni fa, hanno dato 

alla guerra un potere distruttivo incontrollabile, che colpisce purtroppo molti civili 

innocenti.  

Anche se l’esperienza di Helsinki appare oggi irripetibile nelle sue caratteristiche e 

peculiarità, cerchiamo di recuperare lo “spirito di Helsinki”, torniamo a rileggere la 

Dichiarazione sui principi che guidano le relazioni tra gli Stati partecipanti che venne 

inserita nell’Atto finale, un decalogo che prevedeva: eguaglianza sovrana, rispetto dei 

diritti inerenti alla sovranità; non ricorso alla minaccia o all’uso della forza; inviolabilità 

delle frontiere; integrità territoriale degli Stati; risoluzione pacifica delle controversie; non 

intervento negli affari interni; rispetto dei diritti dell’uomo e delle libertà fondamentali, 

inclusa la libertà di pensiero, coscienza, religione o credo; eguaglianza dei diritti ed 



10 
 

autodeterminazione dei popoli; cooperazione fra gli Stati; adempimento in buona fede 

degli obblighi di diritto internazionale. 

Ciascuno di noi, sentendo rileggere questo “decalogo”, avrà già calcolato quante volte 

questi principi sono stati violati. Ma siamo ancora in tempo! Cerchiamo dunque di 

percorrere nuove vie di pace a partire dall’Europa, senza escludere nessuno. Impieghiamo 

energie e risorse a promuovere il dialogo e il negoziato. Investiamo di più sulla pace ad 

ogni livello, a partire dall’educazione scolastica. Collaboriamo e sosteniamo quei leader 

che continuano a credere nella pace anche quando tutto sembra oscurarsi ed essere 

inghiottito dal demone satanico della guerra. L’Europa torni ad essere faro di una civiltà 

fondata sulla pace, sul diritto e sulla giustizia internazionale. 

L’Italia, grazie alla sua storia e alle sue risorse umane, può svolgere un ruolo importante 

in questo nuovo percorso di dialogo e cooperazione. La Santa Sede è pronta a fare tutto 

il possibile per favorire questo percorso. Ci auguriamo di far rivivere lo spirito di Helsinki 

in modo rinnovato e adeguato alle situazioni del presente. Impegniamoci tutti a scrivere 

una pagina nuova della storia d’Europa e del mondo, per porre fine alla barbarie fratricida 

in corso in Ucraina. Impegniamoci tutti a costruire un nuovo sistema di relazioni 

internazionali nel quale non siano solo i potenti, o i prepotenti, a prendere le decisioni. 

Torniamo allo spirito di Helsinki per ritrovare la via della pace in Europa. E ripetiamo, 

con le parole pronunciate da san Paolo VI alle Nazioni Unite: “Jamais plus la guerre, jamais 

plus la guerre!... Non più la guerra, non più la guerra! La pace, la pace deve guidare le sorti dei Popoli 

e dell’intera umanità!” 

 

Grazie. 

*** 

  



11 
 

Prof. Andrea Riccardi, Fondatore della Comunità Sant'Egidio 
 

“Dallo spirito di Helsinki alla prospettiva di pace”, recita il titolo di questo incontro. 

Dove siamo, a che punto siamo di questo percorso ideale? Dobbiamo domandarci: lo 

spirito di Helsinki è perduto dietro alle nostre spalle e noi ci ritroviamo in una prospettiva 

di guerra senza pace? 

Ci ritroviamo ad un punto mediano, in cui si sono perduti nel passato la realtà e lo spirito 

di Helsinki ma, ancora, non si sono acquisite prospettive di pace. Per dirlo con chiarezza, 

sono mesi che siamo coinvolti in una prospettiva di guerra senza intravedere una di pace.  

Auspicare una prospettiva di pace non è abbandonare l’Ucraina o optare per la Russia, 

ma è porsi il problema del popolo ucraino, aggredito dalla Russia il 24 febbraio 2022, che 

ha conosciuto immani e brutali distruzioni e ha visto sette milioni di cittadini esuli, un 

quinto del suo popolo. Ben più di mezzo milione di russi ha lasciato la Federazione dopo 

la guerra. Il rischio, oggi, è che il conflitto si eternizzi, come altri del nostro tempo, che 

non trovi una fine, perché senza vincitori né vinti.  

Siamo ben lontani dallo spirito di Helsinki che, nel primo “cesto”, prevedeva 

l’inviolabilità delle frontiere e il non ricorso alla forza. Lasciatemi dire che, quando 

parliamo dell’Accordo e dei suoi seguiti, l’espressione “Helsinki” ha mutato significato. 

La Finlandia aveva conquistato l’indipendenza e poi l’aveva difesa dai sovietici, riuscendo 

alla fine a mantenere una neutralità attiva e buoni rapporti con l’URSS. Il presidente 

Kekkonnen incarnava tale politica e fu lui ad accogliere, nel 1975, la conferenza che prese 

il nome dalla capitale, facendone un ponte tra mondi divisi dalla guerra fredda. Ora questa 

Finlandia non esiste più: fa parte dell’UE ma vuole entrare nella NATO.  

Helsinki fu il frutto di un compromesso che consacrava l’inviolabilità delle frontiere 

emerse dalla spartizione dell’Europa, quindi lo status quo (il che stava a cuore all’URSS), 

mentre faceva sua una visione di cooperazione europea che includeva la Russia e il Nord 

America, affermando quasi un destino unitario, nella diversità, del continente europeo. 

Inoltre affermava le libertà fondamentali e i diritti dell’uomo, materia soggetta a verifica 

comune: tema inizialmente sottovalutato da Mosca che invece sarebbe stato un tarlo del 

sistema, cui si sarebbero appoggiati Solidarność e Charta 77. Wojtyla, da Cracovia, aveva 

colto l’importanza della concessione, a differenza del card. Wyszyński: “l’hanno voluta e 

noi ce ne serviamo” - diceva.  

L’Atto finale di Helsinki, cioè il Decalogo, conteneva numerosi compromessi. 

L’affermazione dell’integrità territoriale degli Stati coesisteva con il rispetto dei diritti 

umani; quest’ultima presupponeva una valutazione di merito dall’esterno dei medesimi 

Stati sovrani, sulla base di criteri oggettivi tratti da documenti come la Dichiarazione 

universale dei diritti dell’uomo del 1948. Tali compromessi erano stati necessari per 

arrivare alla firma dell’Atto finale che, preso alla lettera, poteva sembrare contraddittorio. 

Ma il suo valore stava innanzitutto nel superamento di Yalta, come Paolo VI colse nel 

messaggio con cui affidò a monsignor Agostino Casaroli il compito di sottoscrivere in 

sua vece l’Atto finale. Va sottolineato, fra l’altro, che il Segretario di Stato cardinal Villot 

e il Sostituto mons. Benelli non colsero il valore di questa scelta. Montini sottolineava il 



12 
 

patrimonio comune dei popoli europei: il messaggio cristiano, i valori di uguaglianza e 

fraternità, l’umanesimo, il diritto ispiratore della vita sociale e politica. Giovanni Paolo II 

avrebbe lavorato su questa visione unitaria del continente. Giorgio La Pira, che aveva 

operato per superare l’incomunicabilità tra Est e Ovest, si chiedeva: “I dieci principi che 

sono come premesse architettoniche di questa struttura, di questo modello, ci 

permettono di intravedere in prospettiva - trascritta nella storia concreta del mondo- 

questa unità solidale, pacificata, fraterna, dei popoli?”. 

Abbiamo oggi visioni di questo tipo? Intravediamo un dopo o un oltre alla guerra o anche 

solamente alla politica di breve respiro? Ne constatiamo allo stesso tempo la mancanza e 

la necessità. Sì, perché per superare la guerra, bisogna provare anche a vedere quale 

Europa e quale mondo vogliamo. La mancanza di questa visione dell’oltre è uno dei limiti 

degli Accordi di Minsk, tanto che la cancelliera Merkel ha potuto parlare della loro 

funzione in favore di un congelamento della situazione, ma anche in funzione di un 

rafforzamento ucraino nella resistenza alla Russia.  

Indubbiamente, per cominciare a guardare al futuro, bisogna provare a “gelare” una 

guerra così intensa: un cessate il fuoco o almeno una tregua per Natale sarebbero rilevanti. 

In fondo il Natale, quello cattolico e quello ortodosso, distanti quindici giorni, in un 

mondo che ha radici cristiane, nate dal battesimo di Rus, potrebbe essere un’occasione 

per fermare i dolori e guardare in altro modo alla realtà. Ma come proporlo in un quadro 

in cui tutto è affidato alle armi e tanto poco alla diplomazia? Come sfuggire alla domanda 

cui prodest? Eppure bisogna fermare, almeno per un momento, il treno che va solo sui 

binari bellici. Freddare il conflitto è necessario, per guardare al domani.  

Ho anche la sensazione che, nelle nostre società occidentali, nonostante l’appoggio 

ufficiale all’Ucraina, l’accoglienza ai profughi e il sostegno umanitario a quel paese - 

fervidi fino a ieri - si comincino a restringere.  

Del resto l’Europa stessa -mi si perdoni la genericità, ma bisognerà dire queste cose- ha 

una diversa sensibilità sulla visione del proprio futuro, a partire dal problema 

fondamentale del rapporto con la Russia, vista, nell’Est, apertamente come una minaccia. 

Non si dimentichi che la liberazione dei paesi dell’Est dal suo dominio, insomma i 

Risorgimenti nazionali, datano solo a tre decenni fa. Certo, il Regno d’Italia strinse nel 

1882 la Triplice Alleanza, oltre che con la Germania, con l’Austria-Ungheria a poco più 

di vent’anni dalla seconda guerra d’indipedenza e a quindici dal conflitto contro Vienna 

per il Veneto.  

Diversa, però, è la considerazione occidentale rispetto a quella polacco-baltica. Quella 

italiana, ad esempio, che ha alle spalle un rapporto con la Russia, fin dalla guerra fredda; 

quella francese, che -da de Gaulle- ha sovente guardato a un’Europa dall’Atlantico agli 

Urali; quella tedesca, che ora attraversa una fase complessa. Se diversa è la valutazione 

della Russia come minaccia o risorsa (presenti entrambe nelle visioni dell’Est e dell’Ovest 

europei ma con diverse gradazioni), la risposta alla questione russa è ineliminabile.  

E dipende certo non solo dall’Europa, ma dalla Russia principalmente. Sua è la decisione 

di aggredire l’Ucraina e di perseguire una politica bellica. Essa stessa alle prese con l’eterna 

questione della politica e della cultura russa, così ben espressa da una nota poesia di 



13 
 

Soloviev: “quale Oriente vuoi tu essere: l’Oriente di Serse o l’Oriente di Cristo?”.  Cosa 

vuol Mosca? Come l’Europa vede il futuro della Russia: un rapporto con essa nella 

cooperazione e nella sicurezza (per usare i termini di Helsinki) o un isolamento fino ad 

auspicarne la balcanizzazione? Dalla risposta a queste domande, dipendono tante scelte 

per il futuro.      

La costruzione del mondo globale, affidata alla finanza e agli interessi economici, ha 

lasciato troppi e profondi vuoti: la svalutazione delle strutture che interpretano le tensioni 

unitive del nostro mondo, di cui ONU e CSCE sono espressione; l’assenza di un 

umanesimo globale, capace di mettere in luce i diritti dei cittadini e dei popoli; la stentata 

globalizzazione spirituale delle religioni attraverso il dialogo; il rinnovamento del diritto 

delle genti…. Anche se si dovrebbe pure dire con Dante, di fronte a una politica di corto 

respiro, emotiva, piegata alle contingenze: “le leggi son, ma chi pon mano ad esse?”. 

Questa occasione di discussione, di cui ringrazio LiMes, Vatican Media e l’Ambasciata 

presso la Santa Sede, ci fa misurare come siamo nel guado, con poche visioni e idee di 

pace, ma anche con la possibilità di essere attori creativi e non solo soggetti reattivi di 

fronte a questa grande crisi.  

Guardando a come gli ucraini soffrono, è doveroso pensare a stagioni di tregua e a 

costruzioni articolate di una convivenza sicura e cooperativa. La generazione, che ci ha 

preceduto, in condizioni non facili, l’ha fatto con Helsinki. La pace - ha ricordato il 

presidente Macron qui a Roma - è “impura”. Come la generazione passata, anche la 

nostra deve essere costruttiva, se non si vuole lasciare imporre la guerra come unico 

futuro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

Dott. Claudio Descalzi, Amministratore Delegato ENI S.p.A. 
 

Vi ringrazio per avermi invitato a parlare di un tema così complesso, perché abbiamo 

parlato di Helsinki, di Russia, di Europa, ma non abbiamo parlato di Cina, di Stati Uniti, 

di Africa. Direi che questa guerra ci ha preso nel momento più debole dell’Europa, e 

anche con una Russia che aveva già spostato l’asse – da un punto di vista energetico – 

degli interessi economici, verso Est, verso la Cina, verso l’India, per fornire non solo gas, 

ma anche petrolio e altri prodotti. L’Europa si trova in un momento di grandissima 

debolezza: perché è scarica di energia, non ha energia propria, ha una situazione di 

competitività interna e con gli Stati Uniti. Se già prima della guerra l’industria europea 

pagava tre volte l’energia, in questo momento la paga quasi sette/otto volte (energia in 

senso lato, in particolare gas, ma anche elettricità). L’energia presenta dei tassi in aumento.  

Poiché negli Stati Uniti questi tassi vengono compensati da incentivi, si assiste ad una 

migrazione dell’industria europea verso gli Stati Uniti, presso cui riesce a vivere, mentre 

in Europa essa procede a chiudere gran parte delle sue attività. A proposito della guerra 

e delle conseguenti sanzioni (correttissime, perché è meglio sanzionare che attaccare), va 

segnalato che le sanzioni stanno indebolendo la struttura interna dell’Europa, che i 

precedenti relatori hanno definito diversa: c’è un’Europa del Nord, un’Europa del Sud, 

un’Europa dell’Est, un’Europa ricca e un’Europa povera. All’interno dell’Europa, vi è 

divisione e divergenza di interessi, oltre che una divergenza di mezzi. Ad esempio, la 

Germania, che ha un rapporto debito/PIL del 64% (a fronte del 150% italiano), ha messo 

a disposizione 200 miliardi di Euro come sussidi per il contrasto ai problemi energetici. 

L’Italia non è e non sarà mai in grado di farlo, al pari di ogni altro Paese europeo. Ora, 

questo discorso distrae dall’Ucraina, dalla Russia, dai problemi degli altri Paesi, perché 

stiamo sempre di più – per non dire affondando - facendo fatica a trovare una soluzione 

ai nostri problemi. È chiara l’autosufficienza degli Stati Uniti: è presente un grande 

mercato, una grande energia, dei sussidi che combattono l’aumento dei tassi di interessi. 

La Russia “si sposa” con chi ha bisogno di energia, perché la Cina è un grandissimo 

mercato, come lo è anche l’India. La Russia e il Medio Oriente stanno fornendo sempre 

più energia, da qui la nascita di poli molto diversi da quelli che ricordavamo nel 2000. Nel 

2000, la gran parte del mercato (il 45%) era concentrata negli Stati Uniti d’America; 

adesso è il 15%, e a complemento è diventato cinese. Quindi c’è una polarizzazione di 

mondi che si stanno muovendo, come se fosse una tettonica mondiale in movimento. 

L’Europa è sola ed è l’unica che sta subendo il peso delle sanzioni. Essa è la sola che sta 

lottando veramente per il contrasto al cambiamento climatico, poiché ci sono anche 

guerre dal punto di vista energetico, e non ha più un ruolo così chiaro. Si consideri il 

recente intervento della Presidente della Commissione europea Ursula von der Leyen, la 

quale ha ripreso gli Stati Uniti proprio per i massicci incentivi che creano un gap ancora 

maggiore tra Stati Uniti ed Europa. Chi è rimasto da solo? È rimasta sola l’Europa, senza 

energia, con un’industria che si sta atrofizzando, proprio perché non è alimentata con il 



15 
 

sangue di un’energia che viene da un’industria, da un’occupazione. Dall’altra parte c’è 

l’Africa: l’Africa sta subendo conseguenze incredibili da questa guerra, perché il 50-60% 

dei cereali e del grano provengono dalla Russia – soprattutto – e dall’Ucraina. Da questa 

situazione scaturiscono un problema energetico e un problema di alimentazione, 

quest’ultimo serissimo. Si pensi all’Egitto, Paese assolutamente colpito e che sta 

spendendo miliardi di valuta per poter acquisire alimentazione. È necessaria dunque 

un’analisi dell’intero contesto, perché è difficile che le parole, le sole parole possano 

portare una soluzione. Le parole sono importanti, sono fondamentali, ma se vengono 

continuamente dette senza soluzioni concrete, ci si fa l’abitudine (come alla guerra) e si 

rischia di girare intorno a se stessi. Dobbiamo capire che ci sono dei problemi esistenziali 

terribili: c’è una povertà in aumento in Europa e ancora di più in Africa! Come potrà 

testimoniare chi vive e vede l’Africa (come alcuni di noi), la situazione in Africa sta 

peggiorando e si sta radicalizzando ancora di più: sono pochissimi quelli che hanno 

molto, tantissimi quelli che non hanno niente. Noi cerchiamo di aiutare i Paesi africani 

da un punto di vista della crescita energetica pulita, in realtà quest’ultimi mancano della 

stessa energia che noi consideriamo sporca e pur avendola a disposizione, non possono 

usarla e non hanno neanche alimentazione. Va aggiunto che ci sono tante altre guerre nel 

mondo: non c’è solo l’Ucraina. In Africa ci sono molti scenari di conflitto, al punto che 

gli africani si stupiscono molte volte della nostra forte preoccupazione per l’Ucraina. Noi 

siamo giustamente preoccupati, perché l’Ucraina è vicina a noi e veniamo da 60-70 anni 

di pace. Da qui la sensazione di shock, dato che la gran parte della popolazione è nata in 

periodo di pace e ritiene che la pace sia la normalità: purtroppo non è la normalità. La 

pace non può essere la normalità se non ci applichiamo, se non c’è una leadership 

profonda, con valori spirituali, che guardi profondamente all’essere umano e non ai 

propri interessi. Questo rappresenta un altro elemento che ci manca, perché abituandoci 

alla pace abbiamo atrofizzato quei muscoli intellettuali e spirituali che ci devono difendere 

dai momenti di guerra. La situazione che stiamo vivendo non accade per caso: è 

chiaramente un ciclo. Io non sono uno storico, lontano da me, e non sono neanche un 

politico o un geo-politico; però questo è davvero un ciclo nel quale le nostre difese si 

sono indebolite. Ci troviamo in un momento in cui è molto difficile reagire perché – 

come dicevo – la tettonica della geopolitica si sta spostando. Nel dialogo mondiale 

economico commerciale non si parla più di Europa, si parla di Stati Uniti e Cina. 

L’Europa ha una grande opportunità: prima di tutto, deve avere la visione e la capacità 

di essere solidale.  Tra gli Stati Membri non c’è solidarietà; l’Europa non è uno Stato, non 

è neanche una federazione. L’Europa è rappresentata da un numero (27) e da altri Paesi 

con diversità di lingua, cultura, mix energetici, tipi di industria. Quindi, chi può rendere 

coesa una situazione così disomogenea, che è anche in conflitto con se stessa? Ci vogliono 

dei leader con una visione ed una spiritualità, perché stiamo vivendo l’estremizzazione 

del materialismo, dell’allontanamento dai valori spirituali. In questa situazione molto 

frastagliata, che pone però anche delle opportunità, bisogna innanzitutto rendersi conto 

della propria debolezza. La Grande Europa, ancora un grande mercato, deve fare un 

grande atto di umiltà. Noi europei dobbiamo pensare di essere deboli, perché solo allora 



16 
 

forse riusciremo a recuperare la nostra forza interiore. Questo momento di 

consapevolezza di essere deboli ci deve far diventare anche visionari, verso chi è più debole 

di noi, e in quel momento – io parlo dell’Africa, ovviamente – possiamo trovare la nostra 

forza. L’Africa ha infatti quell’energia che noi non abbiamo, ha quella capacità di soffrire 

che noi non abbiamo, ha la necessità di trovare una vera – nello spirito di Helsinki, ma 

adesso traslato dal punto di vista della sicurezza alimentare ed energetica – cooperazione 

forte. Europa ed Africa sono due grandi entità, uguali tra di loro, perché anche l’Africa 

non è un Paese, non è una federazione, non è una confederazione. L’Africa è composta 

da tanti Stati, con lingue e culture diverse. Europa ed Africa presentano molte 

similitudini, soprattutto quella di essere deboli. L’Africa ha consapevolezza della propria 

condizione di debolezza, a differenza dell’Europa. È importante prendere coscienza della 

comune debolezza e creare un momento di grande solidarietà, che si può creare ed è 

possibile. L’Africa è stato terreno di conquista selvaggio, “molto peggio” dell’Ucraina: 

uccisioni, schiavismo, sfruttamento, eccetera. Basti pensare alle terre rare, al cobalto, a 

tutto quello che serve per il futuro e che viene terribilmente sfruttato in Africa. In Africa 

si soffre come in Ucraina. Data la sua lontananza, ci siamo abituati. Il rischio che corriamo 

è quello di abituarci anche con l’Ucraina. Per questo, l’Europa dovrebbe veramente 

aiutare se stessa aiutando l’Africa, partendo dal principio dell’umiltà e del rispetto, e 

portando qualcosa, condividendo i problemi e i rischi. Ad esempio, ENI lavora in Africa 

ormai da tantissimo tempo. ENI è una tra le prime società in Africa e la prima nel Nord 

Africa, con una presenza in 15 Paesi. Negli ultimi 10-15 anni, ENI ha deciso di guardare 

meno al profitto e più al valore. Questo significa fare sempre esplorazione, più gas che 

petrolio, ma abbiamo preso una decisione: quella di non esportare la maggior parte del 

gas che produciamo, ma darla al mercato domestico. Questo vuol dire lavorare per 

l’accesso all’energia, assumendosi rischi enormi. Il primo dei rischi è quello riguardante i 

pagamenti; in secondo luogo, se si fornisce gas e non ci sono infrastrutture, è necessario 

costruire centrali elettriche a ciclo combinato (su questo abbiamo investito due miliardi 

di Euro), reti, alte tensioni, medie, distribuzione. Probabilmente non abbiamo ancora 

ripreso tutti i soldi che abbiamo messo.  Abbiamo dovuto convincere prima di tutto i 

board, i consigli di amministrazione e i nostri investitori. Nel tempo abbiamo, dunque, 

conseguito una grande credibilità, perché abbiamo preso dei rischi con questi Paesi. Non 

a caso, durante 12 anni di guerra in Libia, noi di ENI non ce ne siamo mai andati, perché 

non produciamo petrolio ma gas, fornendo (tranne una minima parte che va all’ Italia) 

tutto il gas prodotto al mercato domestico. Senza quel gas la Libia non potrebbe vivere. 

Ci si potrebbe chiedere perché abbiamo dato quel gas. Il motivo risiede nel fatto che fino 

al 2007-2008 la Libia impiegava il carbone, quindi abbiamo sostituito quella risorsa con 

una assai meno inquinante. La Libia ha sicuramente apprezzato la nostra scelta di 

destinare il gas prodotto al suo mercato interno, invece di indirizzarlo all’Italia (il cui 

mercato è sicuramente solvente). ENI ha utilizzato la medesima strategia in Ghana, 

Congo, Nigeria, Algeria ed Egitto. In particolare, l’Egitto riceve tutto il gas prodotto e 

adesso ha cominciato ad esportarlo perché ha bisogno di valuta per comprare cibo.  



17 
 

Dunque, questo modo di fare è possibile, essendo stato adottato da un privato. ENI è 

grande ma è piccola rispetto all’Africa e ai suoi bisogni. Sette o otto anni fa, l’Europa ha 

stanziato 15 miliardi di Euro (che diventano 150 miliardi a leva) per realizzare progetti di 

questo tipo. Non è stato speso nulla. Non contano i soldi, ma contano i progetti, la 

capacità di parlare, di integrarsi. Il mio intervento si è focalizzato sull’Africa, mentre 

invece si è discusso sinora dello spirito di Helsinki e dell’Ucraina. Però, se vogliamo 

pensare ad una pace, dobbiamo avere in mente la figura globale e dobbiamo fare sì che i 

leader politici, che non vogliono la guerra ma che sono sempre in conflitto con se stessi 

e con i leader politici a loro vicini, si impegnino fattivamente per la pace. La guerra non 

è sempre una guerra con le armi. La guerra è anche guerra del concetto, del pensiero, 

dell’aggressione, fisica ma anche verbale, che una persona compie verso il proprio 

prossimo: quello è già un momento di guerra, che deve spaventarci ed allarmarci. Ci si 

interroga se si debba essere ottimisti. Io rispondo positivamente, perché l’uomo, nelle 

situazioni più estreme, riesce a trovare delle soluzioni. Queste possono essere rinvenute 

se l’uomo non è un uomo violento ma, al contrario, ha una forte dimensione valoriale. 

In conclusione, quello che dobbiamo augurarci è che ci sia visione, competenza, 

comprensione per gli altri, umiltà, consapevolezza della nostra vulnerabilità, rispetto per 

gli altri e soprattutto che ci sia la volontà di agire pacificamente, di volere bene agli altri e 

non di combatterli. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

Prof.ssa Monica Lugato, Libera Università Maria SS. Assunta (LUMSA) 
 

1. L’Europa e la guerra  

 

L’Europa si trova oggi con la guerra in casa, una guerra scatenata dall’aggressione 

della Russia all’Ucraina, come è ben noto. Per la verità, vi era stata precedentemente 

almeno un’altra guerra nell’Europa post-II guerra mondiale: quella della NATO contro 

la Serbia nel 1999. La guerra è una tragedia, sempre; le recenti guerre in Europa stridono 

in particolare con l’esistenza in Europa dell’Unione europea, che ne è la più significativa 

componente istituzionalizzata.  

 

All’Unione europea è stato attribuito solo dieci anni fa, nel 2012, il Nobel per la pace per 

aver "for over six decades contributed to the advancement of peace and reconciliation, 

democracy and human rights in Europe”.  

 

Dal punto di vista più strettamente giuridico:  

• art. 3, par. 1 e 5, TUE: lo scopo dell’Unione è promuovere la pace; i suoi rapporti 

con «the wider world», essa contribuisce alla pace e alla sicurezza, alla stretta osservanza 

e allo sviluppo del diritto internazionale, inclusi i principi della Carta delle NU;  

• art. 21, par. 2, lett. c) TUE: la sua azione sulla scena internazionale è diretta a 

preservare la pace, prevenire i conflitti e rafforzare la sicurezza internazionale, in 

conformità ai principi della Carta delle NU e dell’Atto finale di Helsinki, espressamente 

richiamato.  

 

È da chiedersi se l’Unione europea abbia agito e stia agendo con sufficiente 

determinazione come attore di pace, coerentemente con quanto dispone il suo Trattato 

istitutivo. Rispetto alla guerra in corso, mentre la decisa condanna dell’aggressione della 

Russia, come violazione grave di un obbligo inderogabile del diritto internazionale è 

comportamento coerente con il suo ordinamento e con il suo status di soggetto di diritto 

internazionale, è dubbio che lo sia contribuire all’escalation della violenza; e perplessità 

sollevano la recente proposta di istituire un tribunale per i crimini commessi dalla Russia1; 

e la designazione della Russia come Stato terrorista2, se non altro perché possono 

aggravare significativamente la situazione già di per sé molto grave e non promuovono 

certo l’avvio di un processo di pace. 

 

Più voci dovrebbero levarsi, credo, a favore di una Unione europea che nei 

rapporti internazionali agisca con modalità più coerenti con i suoi valori. 

                                                      
1 Statement by President von der Leyen on Russian accountability and the use of Russian frozen assets, 
30 November 2022 (available at 
https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/en/statement_22_7307 ). 
2 European Parliament resolution of 23 November 2022 on recognising the Russian Federation as a 
state sponsor of terrorism (2022/2896(RSP).  

https://ec.europa.eu/commission/presscorner/detail/en/statement_22_7307


19 
 

 

2. Richiamare lo ‘spirito di Helsinki’ nel contesto attuale 

 

La Conferenza sulla sicurezza e la cooperazione in Europa svoltasi tra il 1973 e il 1975 è 

stata uno sforzo collettivo di riavvicinamento, di avviare la distensione. E ha dimostrato 

che Stati profondamente divisi, contrapposti da ideologie antitetiche e da interessi 

confliggenti, possono trovare un accordo sui principi essenziali necessari alla loro 

inevitabile coesistenza. E ha dimostrato anche che negoziare le condizioni minime della 

coesistenza può produrre risultati che vanno oltre le aspettative iniziali: molti sostengono 

che Helsinki è stato l’inizio della fine della guerra fredda. 

Nonostante le acute tensioni – politiche, ideologiche, strategiche – che contrapponevano 

gli Stati in quell’epoca – 1973-75 – lo spirito di Helsinki era:  

• la volontà di creare le condizioni per un clima di collaborazione fra Stati europei 

sulla base dell’equilibrio delle forze3, realisticamente assunto come fattore ineludibile di una 

realtà complessa come quella di allora (lo è ancora di più quella di oggi);  

• la determinazione a cooperare fra dissimili: e quindi la tolleranza per le rispettive 

differenze; l’accantonamento di «self-righteous ideological sloganeering»4, (moralismo 4 

ideologico autoreferenziale) (certo non espunto dai rapporti internazionali odierni);  

• un certo stile di relazioni, che riconosceva ad ognuno degli Stati il diritto di 

scegliere e sviluppare liberamente il proprio sistema economico, politico, culturale e 

sociale e di determinarne leggi e regolamenti, il diritto di essere o non essere Parti di 

trattati bilaterali o multilaterali, o di alleanze o neutrali;  

• un metodo, fortemente cooperativo e paritario, improntato al rispetto della 

sovranità di ognuno dei partecipanti, e alla restaurazione della diplomazia, contro 

l’immobilismo, contro i muri eretti per impedire il dialogo; un metodo che deve molto 

alla leadership dei nove membri della allora Comunità europea (quella che manca oggi); 

 

Quello che lo spirito di Helsinki suggerisce per l’oggi è che un atteggiamento di 

consapevole realismo è necessario per garantire la pace nel continente europeo: fra Paesi 

profondamente divisi ma vicini, contigui, devono prevalere la ricerca del dialogo e la 

cooperazione per la soluzione dei gravissimi problemi che essi hanno e che la guerra in 

Ucraina ha acuito. E suggerisce anche che tale dialogo deve svolgersi nel rispetto rigoroso 

dei principi fondamentali del diritto internazionale incorporati nella Carta delle Nazioni 

Unite. Esattamente ciò che gli Stati fecero ad Helsinki, formalmente in chiave politica, 

                                                      
3 L’espressione è di A. Farace, Introduzione, Testimonianze di un negoziato. Helsinki– Ginevra – Helsinki 1972-
75, a  cura di Luigi Vittorio Ferraris, Padova, Cedam, 1977, p. 4: parlando del processo di Helsinki come 
di un “ampio e valido esercizio di distensione», l’Autore aggiunge che «la distensione, in un mondo così 
differenziato instabile e complesso come il nostro, richiede una costante salvaguardia dell’equilibrio delle 
forze» e che la conferenza di Helsinki è stata «un esercizio valido anche perché, nel prefiggersi di 
migliorare il clima di collaborazione fra Governi e popoli in Europa,, non ha portato turbamento a questo 
equilibrio». 
4 … in Buergeenthal (ed.) … 



20 
 

ma sostanzialmente in larga parte in chiave giuridica visto che ripresero nell’Atto finale 

principi che già avevano una veste giuridica. 

 

Allora come oggi, è necessario recuperare l’equilibrio delle forze intorno al quale si sono 

strutturati i principi fondamentali delle relazioni giuridiche internazionali a partire dalla 

Carta delle NU, riconfermati e sviluppati nella risoluzione sui principi di diritto 

internazionale applicabili alle relazioni amichevoli fra gli Stati (1970) e poi ancora negli 

Accordi di Helsinki. Il loro scardinamento progressivo, attraverso le violazioni ripetute 

del primo tra essi, il divieto dell’uso unilaterale della forza contro l’integrità territoriale e 

l’indipendenza politica degli Stati, ha giocato certamente un ruolo nella degenerazione dei 

rapporti internazionali degli ultimi anni. Il risultato è sotto i nostri occhi.  

 

Risuonano molto pertinenti alcune parole del Papa: occorre avere «il coraggio di 

affrontare le cause del conflitto, abbandonando interessi e disegni di egemonia; il 

coraggio di superare la categoria del nemico, per diventare costruttori della fraternità 

universale»5. 

 

3. Le prospettive di pace  

 

Le prospettive di pace dipendono quindi dal ripristino della legalità internazionale, è quasi 

superfluo dirlo. L’unica strada per la pace è il rispetto del diritto internazionale, 

giustamente identificato come il vero patrimonio comune dell’umanità (patrimonio 

comune delle genti, secondo la Corte costituzionale), l’unico assetto che può assicurare 

relazioni internazionali ordinate nel segno della preservazione della pace, necessaria alla 

sopravvivenza e al progresso dell’umanità. Il diritto internazionale ha sviluppato e 

affinato nel tempo gli strumenti per il ripristino della legalità quando essa venga violata. 

Occorre quindi volgersi agli strumenti pacifici di soluzione delle controversie, quelli 

diplomatici ed eventualmente quelli giurisdizionali, occorre ristabilire la pace mediante il 

diritto. Su questo punto occorre sottolineare: 

 

• che è necessario per le parti direttamente coinvolte avviare in buona fede un 

negoziato effettivo: «negotiations are distinct from mere protests or disputations and 

require a genuine attempt by one of the parties to engage in discussions with the other 

Party with a view to resolving the dispute»6; non è tale se le parti hanno condizioni 

prestabilite su cui … non sono disposte a negoziare; 

 

• che lo stesso atteggiamento di buona fede è richiesto a tutti coloro che, se del 

caso anche in veste di mediatori, negoziatori, facilitatori, devono operare (art. 2, par. 3 

                                                      
5 Udienza a Leader pour la Paix, 2 dicembre 2022 
6 CIG, ordinanza del 7 dicembre 2021, Affare dell’applicazione della Convenzione contro la discriminazione razziale, 
Azerbaigian c. Armenia, par. 35; ordinanza dello stesso giorno nell’affare omologo portato dall’Armenia c. 
l’Azerbaigian, par. 38. 



21 
 

Carta NU) per cercare e promuovere la soluzione della controversia; ciò implica, per 

esempio che, nel rispetto del diritto internazionale e proprio nello spirito di Helsinki, non 

si punti a sovvertire l’equilibrio fra le forze consacrato nel diritto internazionale, non ci 

si proponga il sovvertimento del regime politico dell’avversario o la sua cancellazione; 

non si adottino comportamenti idonei ad aggravare la controversia; 

 

• che, sotto questo aspetto, occorre individuare figure super partes, che godano 

della fiducia di entrambe le parti per poterne guidare il negoziato: la dichiarata 

disponibilità della Santa Sede andrebbe valorizzata; 

 

• che nel riconoscere il diritto naturale di legittima difesa individuale e collettiva 

in caso di attacco armato, il diritto internazionale ne stabilisce i limiti e soprattutto ne 

considera prioritaria la funzione di promozione del ripristino della pace e quindi della 

legalità internazionale rispetto alla finalità afflittiva/punitiva: non è un caso che l’art. 51 

della Carta preveda che il diritto alla legittima difesa sia esercitabile fintanto che il 

Consiglio di sicurezza non abbia adottato le misure necessarie per mantenere la pace e la 

sicurezza internazionale7. 

 

Il fatto che nel contesto attuale il CS sia messo fuori gioco non altera, a mio modo di 

vedere, la ratio del diritto alla legittima difesa nel diritto internazionale post-1945: essa è 

un rimedio temporaneo che deve al più presto essere sostituito da adeguate azioni 

collettive di ripristino della pace e della sicurezza internazionale; ciò mi sembra escludere 

la conformità al diritto internazionale di tutto ciò che concorra all’aggravamento del 

conflitto. 

 

• che secondo il diritto internazionale le misure, anche di carattere sanzionatorio, 

adottate contro la Russia non devono avere finalità afflittive e non devono aggravare, né 

ampliare i rischi del conflitto: devono invece essere dirette specificamente ed unicamente 

ad indurre lo Stato ad osservare gli obblighi derivanti dalla responsabilità internazionale; 

non mi pare che si possa dire che è quanto sta avvenendo stando alle dichiarazioni 

bellicose che hanno sin qui accompagnato l’adozione delle sanzioni; 

 

•  Un’ultima notazione sulla libertà di espressione, alla quale, non a caso, gli accordi 

di Helsinki dedicano importanti disposizioni: le limitazioni della libertà di informazione 

adottate da molti Stati sono altamente criticabili: sia perché la conoscenza effettiva dei 

fatti è condizione della soluzione delle controversie; sia perché si tratta di limitazioni 

incompatibili con lo stato di diritto che pregiudicano gravemente la formazione di 

opinioni basate su informazioni di diverso segno e provenienza; mentre la Russia e 

l’Ucraina possono giustificare limitazioni della libertà di espressione in ragione dello stato 

di emergenza determinato dalla guerra, mi pare che non siano giustificabili in base alle 

                                                      
7 Kolb, International Law on the Maintenance of Peace, 2019, p. 353: an «interim right». 



22 
 

norme applicabili le limitazioni adottate da molti Paesi occidentali, tra le quali la chiusura 

dell’accesso ai canali informativi russi. 

 

4. Conclusione 

 

Il multilateralismo, rispettoso delle altrui sovranità e tollerante delle altrui differenze, 

alieno da disegni egemonici, praticato ad Helsinki, è l’unica strada possibile per riportare 

e mantenere la pace fra gli Stati a garanzia del progresso dell’umanità. Il diritto 

internazionale è patrimonio comune delle genti, una conquista che può essere certamente 

perfezionata, anzi richiede di esserlo, in un processo continuo di risposta alle sfide che 

gravano e minacciano la comunità internazionale e l’umanità. Tuttavia, il rispetto del 

diritto internazionale, il ripristino della legalità quando essa venga violata, da parte di tutti 

i suoi soggetti, e in tutti i suoi obblighi, ne è la condizione imprescindibile, salvo ad entrare in 

una spirale di violenza e di caos senza rimedio, tanto più preoccupante visto il rischio 

nucleare. 

 

Anche qui, più voci dovrebbero levarsi perché sia intrapreso con fermezza il cammino 

verso la pace. 

 

 

 

 

 

 


